
Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 

Volume 2, Nomor 3, April 2025, pp 208-217  

E-ISSN: 3030-9972 

Open Access: https://journal.pipuswina.com/index.php/jippsi/about 
   

 

208 
 

 

Psikoterapi Taubat: Model Terapi Islam 

  

 Ganesya Silvia Putri1*, Khairunnas Rajab2, Vivik Shofiah3 
1,2,3 Program Studi Magister Psikologi, Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim, 

Riau 

*E-mail koresponden: ganesyaputry23@gmail.com 
 
 

Submitted: 10-05-2025 Accepted: 16-05-2025  Published: 16-05-2025 

 

Abstrak  
Psikoterapi taubat merupakan pendekatan terapi psikologis yang berlandaskan nilai-nilai Islam, 

khususnya konsep taubat dalam Al-Qur'an dan Hadis. Model ini menekankan pentingnya 

kesadaran, penyesalan, dan komitmen untuk berubah sebagai langkah-langkah utama dalam 

proses penyembuhan psikologis. Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi konsep 

psikoterapi taubat sebagai pendekatan alternatif dalam psikoterapi Islam serta mengkaji 

relevansinya dalam menangani gangguan psikologis seperti kecemasan, depresi, dan perasaan 

bersalah. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan kajian literatur. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa psikoterapi taubat dapat menjadi model efektif dalam menangani 

masalah psikologis dengan menanamkan nilai-nilai spiritual dan religius dalam proses terapi. 

 

 

Kata kunci: Psikoterapi Taubat, Psikologi Islam, Penyembuhan Spiritual, Kesehatan Mental 

 

Abstract  
Repentance psychotherapy is an approach to psychological therapy based on Islamic values, 

particularly the concept of repentance as described in the Qur'an and Hadith. This model 

emphasizes awareness, regret, and commitment to change as the primary steps in psychological 

healing. This study explores repentance psychotherapy as an alternative approach in Islamic 

psychotherapy, examining its relevance in treating psychological disorders such as anxiety, 

depression, and guilt. This study employs a qualitative approach with a literature review. The 

results showed that repentance psychotherapy can effectively treat psychological problems by 

incorporating spiritual and religious values into the therapeutic process. 

 

Keywords: Repentance Psychotherapy, Islamic Psychology, Spiritual Healing, Mental Health 

 

 

1. PENDAHULUAN  
Manusia adalah makhluk yang sangat kompleks, karena diciptakan dengan memadukan dua 

unsur utama: akal dan nafsu. Dalam diri setiap manusia, gejolak batin tak dapat dihindari, sebab 

kehendak akal sering kali tidak sejalan dengan dorongan nafsu. Oleh karena itu, terjadi pergulatan 

yang terus-menerus antara keduanya dalam memperebutkan kendali atas hati sang majikan—

manusia itu sendiri. 

Kata akal berasal dari bahasa Arab ʿaqala – yaʿqilu ( يعَْقِل   – عَقَلَ  ) yang berarti mengikat atau 

mengekang. Dalam konteks ini, akal berfungsi untuk mengendalikan nafsu manusia. Karena 

manusia memiliki dua sisi—akal dan nafsu—maka wajar jika dalam perjalanannya ia tidak luput 

dari kesalahan. Sepanjang hidup, manusia pasti pernah melakukan kesalahan, baik terhadap Allah 

SWT maupun terhadap sesama. Namun, dengan kasih sayang-Nya yang tak terhingga, Allah SWT 

https://journal.pipuswina.com/index.php/jippsi/about
mailto:ganesyaputry23@gmail.com


Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi, Vol. 2, No. 3, 2025 
  

209 
 

memberikan jalan keluar bagi mereka yang terjerumus dalam kesalahan, yaitu melalui pintu 

taubat. Taubat menjadi sarana untuk kembali ke jalan yang benar setelah terjatuh ke dalam 

kemaksiatan. Selama hayat masih dikandung badan, pintu taubat senantiasa terbuka lebar sebagai 

wujud rahmat Allah kepada hamba-Nya. 

Al-Quran menyebutkan pentingnya taubat bagi diri manusia secara pribadi, sebagaimana 

disebutkan dalam QS. Hud Ayat 3: 

وا  ٱ وَأنَِ  عاً ي مَت عِْك م إلَِيْهِ  ت وب وٓا   ث مَّ  رَبَّك مْ  سْتغَْفِر  تََٰ ى أجََل   إلِىََٰٓ  حَسَناً مَّ سَمًّ فإَنِ ىِٓ  توََلَّوْا   وَإنِ  ۖ ۥفَضْلهَ   فضَْل   ذِى ك لَّ  وَي ؤْتِ  مُّ  

كَبِير   يَوْم   عَذاَبَ  عَلَيْك مْ  أخََاف    

Terjemahan: "Dan hendaklah kamu meminta ampun kepada Tuhanmu dan bertobat kepada-

Nya, niscaya Dia akan memberi kenikmatan yang baik (terus-menerus) kepadamu sampai waktu 

yang telah ditentukan dan Dia akan memberikan kepada setiap orang yang mempunyai 

keutamaan (balasan) keutamaannya. Jika kamu berpaling, maka sungguh, aku takut kamu akan 

ditimpa azab pada hari yang besar (Kiamat)." (QS. Hud: 3) 

Di sisi lain, fenomena kehidupan masyarakat modern saat ini mendorong sebagian pengamat 

perilaku dan ahli psikologi untuk tidak lagi terpaku pada teori-teori yang semata-mata berakar 

dari pandangan dunia Barat. Mereka mulai menyadari perlunya pendekatan yang lebih 

kontekstual, yang mempertimbangkan nilai-nilai budaya, spiritualitas, dan kearifan lokal dalam 

memahami perilaku manusia. Hilangnya ketenteraman dan ketenangan batin menjadi salah satu 

indikator adanya kecemasan dalam diri seseorang. Seperti telah disebutkan, kecemasan membuat 

seseorang berada dalam kondisi waspada terus-menerus, seolah-olah selalu mengantisipasi hal 

buruk yang akan terjadi. 

Oleh karena itu, dibutuhkan sebuah terapi yang tidak hanya mampu mengurangi kecemasan 

yang merupakan bagian dari penyakit hati, tetapi juga tidak terhambat oleh perbedaan individu 

maupun rasa tidak nyaman dalam mempelajari hal-hal atau kebiasaan baru. Salah satu terapi yang 

memenuhi kriteria tersebut adalah terapi berbasis religiusitas atau spiritualitas. Terapi ini 

cenderung lebih inklusif, karena dalam penerapannya tidak banyak dipengaruhi oleh faktor seperti 

latar belakang pendidikan, kondisi ekonomi, kemampuan kognitif, maupun keadaan fisik 

individu. 

Selain itu, konsep taubat juga banyak disinggung dalam ayat-ayat Al-Qur’an, seperti dalam 

QS. An-Nisa’ [4]: 48, yang menjelaskan: 

"Sesungguhnya Allah tidak akan mengampuni dosa syirik, dan Dia mengampuni segala dosa 

selain dari (syirik) itu bagi siapa yang dikehendaki-Nya. Barangsiapa mempersekutukan Allah, 

maka sungguh, ia telah berbuat dosa yang besar." 

Ayat ini menegaskan bahwa syirik merupakan dosa yang paling besar dan tidak diampuni jika 

pelakunya tidak bertaubat sebelum wafat, sementara dosa-dosa lain masih mungkin diampuni 

oleh Allah SWT atas kehendak-Nya. Pemahaman tentang taubat di kalangan umat Islam sendiri 

sangat beragam, khususnya dalam hal kriteria taubat yang dianggap diterima oleh Allah. 

Perbedaan ini tidak hanya dipengaruhi oleh tingkat pengetahuan agama yang dimiliki seseorang, 

tetapi juga oleh latar belakang kehidupan, pengalaman spiritual, dan konteks sosial budaya 

masing-masing individu. Semua faktor ini membentuk cara pandang mereka terhadap dosa dan 

mekanisme untuk kembali kepada Allah melalui taubat. 

Dalam dunia psikoterapi, berbagai pendekatan telah dikembangkan untuk mengatasi 

gangguan psikologis, seperti pendekatan kognitif, perilaku, maupun psikodinamis. Namun, 

pendekatan berbasis spiritual kini semakin mendapat perhatian karena kemampuannya 

memberikan solusi yang holistik dan menyentuh dimensi terdalam individu. Salah satu 

pendekatan yang relevan dalam konteks Islam adalah psikoterapi taubat, yang mengajarkan 

individu untuk kembali kepada Allah melalui kesadaran diri, penyesalan yang tulus, serta 

komitmen untuk tidak mengulangi kesalahan. 

Konsep taubat dalam Islam bukan sekadar tindakan ritual, melainkan proses spiritual yang 

berdampak signifikan terhadap kesehatan mental. Banyak individu yang mengalami perasaan 

bersalah akibat kesalahan di masa lalu cenderung mengalami gangguan psikologis seperti 

kecemasan dan depresi. Penelitian ini bertujuan untuk merumuskan model konseptual Psikoterapi 

Taubat sebagai salah satu bentuk psikoterapi Islam. Model ini dirancang dengan menekankan 



Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi, Vol. 2, No. 3, 2025 
  

210 
 

lima pilar utama taubat: kesadaran akan kesalahan, penyesalan, penghentian kesalahan, komitmen 

perbaikan, dan pembersihan jiwa. Dengan landasan teologis dari Al-Qur’an dan sunnah serta 

dikaitkan dengan prinsip-prinsip psikologi modern, Psikoterapi Taubat diharapkan mampu 

menjadi model yang relevan dalam membantu klien Muslim memulihkan kesehatan mental dan 

spiritualnya. 

 

2. METODE PENELITIAN 
Penelitian ini menggunakan metode penelitian kepustakaan (library research) yang 

merupakan serangkaian langkah operasional dalam pengumpulan data dan informasi yang 

tersedia di perpustakaan. Penelitian kepustakaan merupakan suatu pendekatan yang mempelajari 

penggunaan sumber-sumber yang ada di perpustakaan, seperti buku, jurnal, hasil penelitian, dan 

catatan sejarah (Fathurahman, P., 2011). 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif berbasis studi pustaka dan analisis 

konseptual terhadap literatur keislaman klasik dan kontemporer. Dengan demikian, artikel ini 

diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis dalam pengembangan psikoterapi Islam 

sekaligus menawarkan model praktis yang relevan diterapkan dalam konteks konseling individu 

Muslim, baik secara klinis maupun non-klinis. 

 

3. HASIL PENELITIAN 
a. Konsep Taubat 

Secara etimologis, kata taubat berasal dari bahasa Arab يتوب – تاب  (tāba – yatūbu), yang 

berarti kembali. Dalam konteks syariat, taubat diartikan sebagai kembalinya seorang hamba 

kepada Allah SWT setelah menyimpang dari jalan-Nya, dengan penuh penyesalan dan kesadaran. 

Secara terminologis, taubat adalah penyesalan yang tulus atas dosa yang telah dilakukan, 

disertai dengan permohonan ampun (istighfar) melalui lisan, penghentian perbuatan maksiat 

secara nyata, dan tekad yang kuat untuk tidak mengulangi kesalahan tersebut di masa depan 

(Qazwini, 2012). Menurut Rajab (2019), taubat mencakup tindakan nyata berupa penyesalan, 

kesadaran spiritual, serta janji kepada Allah SWT untuk tidak mengulangi kembali perbuatan dosa 

dan maksiat. 

Taubat merupakan sebuah konsep yang terdiri dari tiga unsur utama: ilmu, keadaan (ḥāl), 

dan perbuatan. Ilmu di sini berarti pemahaman bahwa perbuatan dosa membawa risiko besar dan 

menjadi penghalang antara diri seseorang dengan segala sesuatu yang dicintainya. Ketika 

pemahaman ini tertanam kuat dalam hati, maka muncullah rasa sakit batin akibat kehilangan hal-

hal yang dicintai. Jika seseorang menyadari bahwa kehilangan tersebut merupakan akibat dari 

dosa yang telah diperbuat, maka ia akan merasakan kesedihan dan kesusahan yang mendalam. 

Perasaan inilah yang disebut dengan penyesalan—inti dari taubat yang sejati. 

Unsur taubat yang kedua, ketiga dan keempat di atas dapat dipahami dari surat Ali Imran 

ayat 135, yaitu: 

ا  اوَْ  فاَحِشَةً  فعَلَ وْا اذِاَ وَالَّذِيْنَ  وْٓ وا انَْف سَه مْ  ظَلمَ  وْا اٰللَّ  ذكََر  وْا وَلمَْ  اٰللّ    الَِّّ  الذُّن وْبَ  يَّغْفِر   وَمَنْ  لِذ ن وْبهِِمْ   فاَسْتغَْفَر  ى ي صِرُّ مَا عَلَٰ  

وْنَ  وَه مْ  فعَلَ وْا يعَْلمَ   

 

"Dan apabila mereka melakukan perbuatan keji atau menzalimi diri mereka sendiri, maka 

mereka segera ingat kepada Allah, lalu memohon ampunan atas dosa-dosa mereka. Siapakah 

yang mengampuni dosa-dosa selain Allah? Dan mereka tidak terus-menerus dalam perbuatan 

dosa itu, sedang mereka mengetahui.”(QS. Ali Imran: 135) 

Ayat ini menegaskan bahwa taubat sejati melibatkan kesadaran langsung setelah berbuat 

dosa, yang kemudian mendorong seseorang untuk mengingat Allah, memohon ampun, dan 

bertekad untuk tidak mengulangi perbuatan tersebut. Penekanan pada "segera ingat kepada 

Allah" dan "tidak terus-menerus dalam dosa" menunjukkan pentingnya kecepatan dalam bertobat 

dan kejujuran dalam meninggalkan dosa secara berkelanjutan. Dalam beberapa konteks, istilah 

taubat sering kali merujuk pada makna penyesalan yang mendalam. Hal ini ditegaskan oleh sabda 

Rasulullah Saw.: "Penyesalan adalah taubat." (HR. Ahmad dan Ibnu Majah) Hadis ini 



Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi, Vol. 2, No. 3, 2025 
  

211 
 

menunjukkan bahwa inti dari taubat terletak pada kepekaan hati dan perasaan bersalah terhadap 

dosa yang telah dilakukan. Penyesalan yang tulus menjadi pintu masuk utama menuju perubahan 

diri dan perbaikan spiritual.  

Penyesalan ini tidak terjadi begitu saja; ia memiliki penyebab dan menghasilkan dampak. 

Penyebabnya adalah pemahaman yang mendalam tentang agama yang dalam istilah sufistik 

disebut ma‘rifat. Dari pemahaman tersebut timbul kesadaran atas kesalahan yang telah diperbuat, 

yang kemudian melahirkan penyesalan. Hasil dari penyesalan ini adalah munculnya tekad yang 

kuat dalam diri seseorang untuk tidak mengulangi kesalahan yang sama. Taubat dalam Islam 

merupakan bentuk penyucian diri yang mencakup tiga unsur utama: kesadaran akan kesalahan, 

penyesalan yang mendalam, dan tekad kuat untuk tidak mengulangi perbuatan tersebut. Al-

Qur’an menegaskan pentingnya taubat dalam firman Allah:  

“Dan bertaubatlah kamu sekalian kepada Allah, hai orang-orang yang beriman, supaya kamu 

beruntung.” (QS. An-Nur: 31) 

Taubat tidaklah semata-mata perkara yang diucapkan secara lisan. Seseorang yang telah 

berniat untuk bertaubat hendaknya istiqamah dan bersungguh-sungguh dalam proses taubatnya. 

Realita yang terjadi menunjukkan bahwa banyak orang yang mengaku telah bertaubat namun 

dengan mudah mengucapkannya tanpa memenuhi syarat dan aturan yang seharusnya. Akibatnya, 

taubat sering kali menjadi sekadar ritual formalitas yang mengesampingkan esensi dan makna 

sejatinya. 

Taubat merupakan tuntutan sekaligus kewajiban dari Allah kepada seluruh umat manusia, 

sebagai bentuk ketaatan dan kepatuhan terhadap perintah-Nya. Dalam perspektif tasawuf, taubat 

dipandang sebagai maqam (tahapan) awal dalam perjalanan spiritual menuju Allah. Pada tingkat 

paling dasar, taubat berkaitan dengan dosa-dosa yang dilakukan oleh anggota tubuh. Sedangkan 

pada tingkat menengah, taubat tidak hanya menyangkut dosa lahiriah, tetapi juga menyoroti 

sumber-sumber batiniah dari maksiat, seperti sifat sombong, dengki, riya’, iri hati, dan ujub. Lebih 

lanjut, pada tingkat yang lebih tinggi, taubat menjadi upaya sungguh-sungguh untuk menghindari 

tipu daya dan godaan setan. Bahkan, pada tingkatan paling tinggi, taubat dimaknai sebagai 

penyesalan yang mendalam atas kelalaian jiwa dalam mengingat Allah dalam setiap langkah 

kehidupan (Anwar & Muhtar, 2000). Rasulullah SAW juga bersabda: 

“Setiap anak Adam pasti berbuat kesalahan, dan sebaik-baik orang yang bersalah adalah mereka 

yang bertaubat.”  

(HR. Tirmidzi) Hadis ini menegaskan bahwa kesalahan adalah bagian dari fitrah manusia, 

namun Islam memberikan ruang yang luas bagi penyucian diri melalui taubat. Dengan demikian, 

taubat menjadi sarana penting untuk memperbaiki diri dan membangun hubungan yang lebih 

dekat dengan Allah SWT.  

Ibnu Abbas r.a. meriwayatkan sebuah hadis yang berkaitan dengan pentingnya taubat. Ia 

berkata: "Rasulullah Saw. pernah membicarakan tentang pintu taubat. Umar bin Khattab 

bertanya: 'Apakah pintu taubat itu?' Rasulullah menjawab: 'Pintu taubat itu berada di belahan 

barat bumi. Daun pintunya terdiri dari emas, mutiara, dan yakut. Jarak antara kedua daun pintu 

tersebut sekitar empat puluh tahun perjalanan dengan kendaraan cepat. Pintu itu senantiasa 

terbuka sejak diciptakannya, dan setiap orang yang bertaubat dengan sungguh-sungguh pasti 

akan melewatinya’" (As-Samarqandi, 2009). Mu‘adz bin Jabal r.a. juga pernah bertanya kepada 

Rasulullah Saw.: “Wahai Rasulullah, apakah yang dimaksud dengan taubat nasuha?” Beliau 

menjawab: “Yaitu penyesalan atas perbuatan dosa, niat untuk berhenti dan tidak mengulanginya 

lagi, serta memohon ampun kepada Allah Swt.” 

Taubat hendaknya dilakukan segera, dan hal ini tidak boleh dianggap sepele. Kesadaran 

bahwa kemaksiatan membawa kebinasaan serta menggelapkan hati, semestinya mendorong 

seorang mukmin untuk segera kembali kepada Allah Swt. Dalam kaitannya dengan hal ini, Ibn 

Qayyim al-Jauziyyah menyatakan bahwa bersegera dalam bertaubat merupakan kewajiban. 

Seseorang tidak boleh menunda-nunda taubat, karena penundaan itu sendiri merupakan sebuah 

dosa yang juga memerlukan taubat tersendiri (Al-Jauziyyah, 2006). Abu Ya‘qub Yusuf bin 

Hamdan As-Susiy pernah berkata:  



Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi, Vol. 2, No. 3, 2025 
  

212 
 

“kedudukan pertama dari orang-orang yang memusatkan diri dalam ibadah kepada Allah 

SWT adalah “Taubat”. 

 

b. Nilai-nilai Psikologi dalam Taubat 

Bertaubat adalah memohon ampun kepada Allah SWT dengan tulus agar dosa-dosa 

kita diampuni dan dihapuskan. Permohonan ini tidak cukup hanya dengan ucapan, tetapi 

harus disertai dengan kesungguhan hati, penyesalan yang mendalam, serta tekad yang kuat 

untuk tidak mengulang perbuatan buruk tersebut. Taubat bukan hanya memiliki dimensi 

spiritual, tetapi juga berdampak langsung pada kesehatan mental seseorang. Dengan 

bertaubat, individu membersihkan hati dan jiwanya, yang pada gilirannya dapat membawa 

ketenangan batin dan mengurangi beban psikologis akibat perasaan bersalah. 

1. Kesadaran (Tasyaruf al-Dzatiyah): Menurut Yulianti (2017), unsur pertama dalam taubat 

adalah kesadaran. Wade dan Tavris (2007) mendefinisikan kesadaran sebagai pikiran yang 

terintegrasi dan terorganisir, yang mencakup pengalaman subjektif, emosi, dan proses mental 

yang dialami oleh individu. Kesadaran bukan hanya mengetahui apa yang sedang terjadi di 

sekitar, tetapi juga melibatkan pemahaman terhadap apa yang terjadi dalam diri sendiri. 

Dalam konteks taubat, kesadaran diri (self-awareness) menjadi fondasi utama. Kesadaran ini 

berarti bahwa seseorang mampu melihat dirinya secara jujur, memahami pikiran, emosi, 

serta dorongan-dorongan yang ada dalam dirinya. Ia menyadari bahwa perilaku menyimpang 

atau dosa yang dilakukan berasal dari pilihan atau respons pribadi yang salah, dan oleh 

karenanya memerlukan koreksi. Kesadaran diri yang tinggi memungkinkan seseorang untuk 

melakukan evaluasi diri yang objektif, yang kemudian mendorong lahirnya penyesalan dan 

niat untuk berubah. Kesadaran ini membawa individu untuk menyadari kesalahan yang telah 

dilakukan, dampaknya terhadap dirinya sendiri, serta hubungannya dengan Allah.  

2. Pengakuan dosa (Al I’tiraf): Pengakuan dosa berarti menyadari dan mengakui perbuatan-

perbuatan menyimpang yang telah dilakukan. Dalam perspektif psikoanalisis, konsep 

pengakuan dosa dapat dihubungkan dengan istilah abstraction yang diperkenalkan oleh 

Freud. Abstraction adalah suatu proses menghilangkan ketegangan jiwa atau pelepasan 

perasaan terpendam dengan cara mengungkapkan kembali kegelisahan atau pengalaman 

tidak menyenangkan, baik melalui lisan, tulisan, maupun dalam hati. Pengakuan dosa ini 

seringkali memberikan efek psikologis yang positif, yaitu perasaan lega. Dalam pandangan 

al-Ghazali, pengakuan dosa (al-I’tiraf bi Zhulm) adalah proses mengungkapkan dosa dan 

kesalahan yang dilakukan dengan penuh kesadaran. Melalui pengakuan ini, individu 

berusaha memaafkan diri sendiri dan mencari ampunan Allah melalui doa dan ibadah, yang 

pada gilirannya membawa ketenangan dan pemulihan bagi jiwa. 

3. Penyesalan (An-Nadam): Dalam perspektif Al-Ghazali, penyesalan adalah unsur yang 

esensial dalam proses taubat; tanpa penyesalan, taubat kehilangan substansi dan menjadi 

sekadar kepura-puraan atau kedustaan belaka (Nofiar, 2015). Sama hal nya dengan 

penelitian, Faraz (2017) menjelaskan bahwa penyesalan adalah emosi negatif yang muncul 

sebagai hasil dari perbandingan antara perilaku aktual dengan perilaku ideal yang seharusnya 

dilakukan. Emosi ini muncul saat individu menyadari bahwa ia telah gagal bertindak sesuai 

nilai atau norma yang diyakininya. Penyesalan semacam ini, menurut Faraz, memiliki nilai 

konstruktif karena dapat meluruskan arah kepribadian seseorang, melalui proses integrasi 

emosional dan kognitif atas pengalaman masa lalu, kesadaran masa kini, serta niat dan 

harapan untuk masa depan. Dalam konteks taubat, penyesalan tidak hanya menjadi reaksi 

atas dosa, tetapi juga menjadi penggerak perubahan menuju kehidupan spiritual yang lebih 

baik. Dengan kata lain, penyesalan tidak hanya berfungsi sebagai refleksi atas kesalahan, 

tetapi juga sebagai titik balik yang mendorong perubahan positif dalam diri individu. 

4. Komitmen Perubahan (Iltizam): Richard menyatakan bahwa komitmen adalah usaha untuk 

mengungkapkan apa yang penting bagi seseorang dan apa yang mereka nilai sebagai hal 

yang penting. Nilai-nilai yang terkandung dalam prinsip komitmen ini bersifat kognitif. Dari 

penelitian Lazarus & Folkman (dalam Yulianti, 2017), komitmen didorong oleh nilai-nilai 

kognitif yang mempengaruhi cara seseorang memandang dan bertindak terhadap situasi 



Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi, Vol. 2, No. 3, 2025 
  

213 
 

tertentu. Dalam konteks taubat, penyesalan atas perbuatan dosa yang telah dilakukan akan 

mendorong seseorang untuk mempertahankan suatu kondisi: yaitu tekad untuk tidak 

mengulangi kesalahan yang sama, serta keinginan kuat untuk meningkatkan keimanan dan 

ketaqwaan. Penyesalan ini memunculkan dorongan untuk bertahan pada nilai-nilai tertentu, 

seperti tidak mengulang dosa, meningkatkan ibadah, dan memperbaiki diri secara spiritual. 

Individu yang menyesali dosa-dosanya akan berusaha untuk lebih mendekatkan diri pada 

Allah, berpedoman pada ajaran alim ulama dan Al-Qur'an, serta berupaya memperbaiki amal 

ibadah yang selama ini mungkin telah terabaikan.  

c. Fungsi Taubat sebagai Psikoterapi 

Taubat, yang menggabungkan aspek-aspek spiritual dan psikologis, dapat mengisi 

peran penting dalam fungsi psikoterapi Islam. Hal ini dapat dipahami karena dalam proses 

taubat, seseorang tidak hanya berusaha memperbaiki hubungan spiritualnya dengan Allah, 

tetapi juga membentuk berbagai fungsi positif dalam kejiwaannya. Fungsi-fungsi ini 

mencakup perubahan pola pikir, perasaan, dan perilaku yang membawa individu menuju 

keseimbangan mental dan ketenangan batin. Dengan demikian, taubat tidak hanya sebagai 

bentuk pertobatan spiritual, tetapi juga sebagai terapi yang menyembuhkan jiwa. 

Proses taubat sejati bukan hanya tindakan sesaat, melainkan suatu proses 

transformasi batin dan perilaku yang mendalam. Beberapa tahapan yang dapat 

menggambarkan dinamika psikologis dan spiritual dari taubat antara lain: 

1. Adanya keinginan untuk perubahan perilaku (kesadaran) 

Tahap awal dimulai dengan munculnya kesadaran diri akan kesalahan dan dosa yang telah 

diperbuat. Kesadaran ini merupakan dorongan internal yang timbul dari nurani dan iman, 

sebagai bentuk kepekaan spiritual terhadap pelanggaran nilai-nilai ilahiyah. 

2. Terbukanya pintu evaluasi diri (pengakuan dosa) 

Setelah sadar, seseorang mulai melakukan muhasabah (introspeksi) dan mengakui secara 

jujur kesalahan-kesalahannya, baik di hadapan Allah maupun dalam dirinya sendiri. 

Pengakuan dosa ini menandai keterbukaan hati sebagai syarat penting menuju perbaikan. 

3. Menguatnya perasaan positif (penyesalan) 

Penyesalan yang mendalam (nadam) muncul sebagai bentuk sensitivitas hati terhadap 

kesalahan yang telah diperbuat. Perasaan ini tidak sekadar emosional, tetapi menjadi energi 

positif yang mendorong seseorang untuk meninggalkan perbuatan dosa dan mendekat 

kepada Allah. 

4. Terbentuknya sikap hidup yang positif (komitmen) 

Dari penyesalan yang tulus, lahirlah komitmen untuk tidak mengulangi kesalahan dan untuk 

menjalani kehidupan yang lebih baik sesuai dengan tuntunan agama. Komitmen ini tercermin 

dalam niat yang kuat dan perubahan orientasi hidup ke arah yang lebih positif. 

5. Perubahan perilaku secara konsisten 

Taubat yang sejati tidak berhenti pada niat, tetapi diwujudkan dalam perilaku nyata yang 

konsisten. Perubahan ini menjadi bukti kejujuran taubat, dengan menjaga ketaatan, menjauhi 

dosa, dan memperbaiki hubungan dengan Allah serta sesama manusia. 

Dalam psikoterapi Islam, taubat memegang peranan penting dalam proses 

penyembuhan dan pemulihan fitrah manusia. Taubat yang dilakukan secara sungguh-

sungguh (taubat nasuha) tidak hanya merupakan bentuk ketaatan spiritual, tetapi juga 

menjadi sarana psikologis yang efektif dalam memulihkan kondisi mental dan emosional 

seseorang. Menurut Shohib (2009), taubat memiliki beberapa fungsi penting dalam konteks 

penyembuhan psikologis, antara lain: 

1. Alat pembersih noda hitam dalam hati 

Taubat berperan sebagai mekanisme pembersihan hati (qalb) dari noda-noda hitam akibat 

dosa dan maksiat. Noda inilah yang menjadi salah satu sumber gangguan pikiran, perasaan, 

dan perilaku yang menyimpang. Dengan membersihkan hati melalui taubat dan istighfar, 

seseorang dapat mengalami pemulihan mental secara bertahap. Proses ini dapat dimulai 

dengan pengakuan lisan memohon ampun kepada Allah, dilanjutkan dengan pelaksanaan 



Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi, Vol. 2, No. 3, 2025 
  

214 
 

sholat taubat sebagaimana dicontohkan oleh Rasulullah SAW. Tahapan ini menjadi fondasi 

awal untuk membuka jalan penyembuhan psikologis secara menyeluruh. 

2. Penguat pikiran dan perasaan 

Proses taubat yang disertai evaluasi diri dan penyesalan mendalam mampu menumbuhkan 

pikiran serta perasaan yang positif. Di antaranya adalah munculnya optimisme, harapan baru, 

sikap tidak mudah putus asa, serta kemampuan untuk menerima dan memaafkan diri sendiri. 

Hal ini menjadi langkah awal yang signifikan dalam proses penyembuhan gangguan mental, 

karena individu mulai membentuk pola pikir yang sehat dan konstruktif dalam menghadapi 

masalah hidup. Kondisi ini dapat disebut sebagai fase awal kesembuhan dalam psikoterapi 

berbasis nilai-nilai Islam. 

3. Pendorong berkembangnya potensi diri 

Taubat juga menjadi pemicu evaluasi diri yang mendorong peningkatan kualitas amal 

perbuatan. Seseorang yang bertaubat cenderung bersemangat untuk menutupi dosa-dosanya 

dengan amal saleh, baik yang pernah ditinggalkan maupun yang baru direncanakan. Proses 

ini mendorong individu untuk memaksimalkan potensi diri yang sebelumnya tertutupi oleh 

perilaku negatif atau rasa bersalah. Dengan kata lain, taubat membuka ruang pertumbuhan 

spiritual sekaligus aktualisasi diri, sehingga potensi yang selama ini terpendam dapat muncul 

dan berkembang secara optimal. 

 

d. Taubat dan Psikoterapi Islam 

Rajab (2019) menyatakan bahwa dalam psikoterapi Islam, taubat merupakan suatu 

proses yang menghubungkan individu dengan Tuhannya. Dalam proses ini, seseorang 

menyadari kesalahannya, melupakan dosa-dosanya, mengimbangi kesalahan dengan 

peribadatan kepada Allah, Sang Pemilik Ampunan, Al-Ghafur. Psikoterapi taubat berfungsi 

sebagai bentuk penyembuhan dan pemulihan bagi individu yang mengalami kekosongan 

kesadaran, komitmen, serta konsistensi dalam perilaku mereka di masa lalu. Dalam proses 

ini, individu merasakan penyesalan yang mendalam dan segera kembali beribadah kepada 

Allah SWT. Psikoterapi taubat juga berfungsi untuk menghentikan dosa dan maksiat, yang 

seharusnya tidak lagi diingat karena dapat mengganggu kestabilan emosional dan psikologis 

individu yang sedang bertaubat. 

Taubat dalam psikoterapi Islam memiliki beberapa fungsi penting. Pertama, taubat 

berfungsi sebagai alat pembersih hati, membersihkan noda hitam yang menjadi sumber 

berbagai gangguan kejiwaan, serta pikiran dan perasaan negatif. Proses pembersihan ini 

dimulai dengan mengucapkan permohonan ampun kepada Allah SWT, yang diiringi dengan 

sholat taubat. Kedua, taubat memperkuat pikiran dan perasaan individu. Dengan mengakui 

kesalahan dan merasakan penyesalan, individu akan merasakan perubahan positif dalam 

pikiran dan perasaannya. Ketiga, taubat mendorong perkembangan potensi diri. Melalui 

evaluasi diri, individu dapat menilai sejauh mana ia telah berubah dan berusaha untuk 

meningkatkan amal ibadahnya. Taubat memberikan stimulasi bagi seseorang untuk terus 

memperbaiki diri dan memperkuat hubungan dengan Allah. 

Oleh karena itu, dosa dan kesalahan yang memicu pikiran, perasaan, dan perilaku 

negatif dapat diminimalkan, bahkan dihapuskan, melalui permohonan ampun dan taubat 

kepada Allah SWT. Ketika taubat diterima dan ampunan diberikan, hati yang sebelumnya 

ternoda perlahan menjadi bersih kembali. Hati yang bersih ini berfungsi sebagai cermin batin 

yang mampu membedakan antara kebenaran dan kesesatan, serta menjadi fondasi bagi 

kehidupan yang lebih baik, lebih tenang, dan lebih bermakna. 

 

e. Efektivitas Psikoterapi Taubat dalam Menangani Gangguan Psikologis 

Beberapa studi menunjukkan bahwa pendekatan berbasis spiritual dapat membantu 

individu dalam mengatasi gangguan mental, terutama yang berhubungan dengan perasaan 

bersalah. Perasaan bersalah yang tidak terselesaikan sering kali menjadi pemicu utama 

kecemasan dan depresi. Dengan menerapkan model psikoterapi taubat, individu diberikan 



Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi, Vol. 2, No. 3, 2025 
  

215 
 

kesempatan untuk memproses emosinya dalam konteks spiritual, yang dapat membawa 

ketenangan batin. 

Dalam penelitian yang dilakukan oleh Zaini (2015), ditemukan bahwa psikoterapi 

Islam berbasis taubat efektif dalam meningkatkan kesejahteraan psikologis individu yang 

mengalami gangguan kecemasan dan depresi. Model ini juga terbukti efektif dalam 

konseling untuk membantu individu menemukan makna hidup yang lebih mendalam. 

Penelitian lain oleh Badri (2000) menegaskan bahwa terapi berbasis keimanan dapat 

meningkatkan ketahanan mental seseorang dan memberikan landasan yang lebih kuat dalam 

menghadapi tekanan hidup. 

Beberapa bentuk taubat yang dapat diterapkan dalam psikoterapi Islam antara lain 

mandi taubat, sholat taubat, doa, puasa, zikir, dan istighfar. Semua bentuk ini membantu 

individu untuk membersihkan diri dari dosa, memperbaiki hubungan dengan Allah, dan 

mencapai keseimbangan emosional serta spiritual. 

 

f. Integrasi Psikoterapi Taubat dalam Pendekatan Modern  

Pendekatan psikoterapi taubat dapat diintegrasikan dengan teknik-teknik psikoterapi 

modern, seperti terapi kognitif-perilaku (CBT) dan terapi penerimaan dan komitmen (ACT). 

Sebagai contoh, individu yang mengalami gangguan kecemasan dapat diarahkan untuk 

menggantikan pola pikir negatif dengan konsep istighfar (memohon ampunan) dan harapan 

kepada Allah. Dalam hal ini, istighfar berfungsi sebagai alat untuk mengubah persepsi 

negatif yang dapat memperburuk kecemasan, dengan menggantikannya dengan harapan dan 

pengampunan dari Allah. 

Selain itu, psikoterapi taubat juga dapat dikombinasikan dengan teknik relaksasi 

berbasis dzikir untuk menenangkan pikiran dan tubuh. Dzikir, yang melibatkan pengulangan 

nama-nama Allah atau kalimat-kalimat suci, dapat membantu menenangkan sistem saraf dan 

mengurangi stres, sambil memperkuat kedekatan individu dengan Tuhannya. Kombinasi ini 

dapat memberikan pendekatan holistik untuk mengatasi gangguan mental dengan 

memadukan kepercayaan spiritual dan teknik psikologis yang terbukti efektif. 

Model ini memiliki kesesuaian dengan teori psikoterapi modern, khususnya 

Existential Therapy dan Cognitive Behavioral Therapy (CBT). Dalam Existential Therapy 

(Yalom, 1980), klien didorong untuk menemukan makna hidup, menghadapi rasa bersalah, 

dan bertanggung jawab atas pilihannya. Demikian pula, dalam Psikoterapi Taubat, klien 

menghadapi kenyataan eksistensial (dosa, kefanaan, kematian) dan diarahkan untuk 

memperbaiki hubungan vertikal (dengan Allah) dan horizontal (dengan sesama). 

Dari sudut pandang CBT, Psikoterapi Taubat berkaitan erat dengan proses cognitive 

restructuring, yaitu membongkar pola pikir keliru (irrational beliefs) dan menggantinya 

dengan keyakinan yang lebih fungsional. Namun, yang membedakannya adalah bahwa 

dalam Psikoterapi Taubat, reframing cognition dilakukan dalam konteks iman kepada Allah, 

hisab, dan tanggung jawab akhirat (QS. Al-Zalzalah: 7-8). 

 

g. Hambatan dalam Implementasi Psikoterapi Taubat 

Meskipun psikoterapi taubat memiliki banyak manfaat, terdapat beberapa hambatan 

yang dapat mempengaruhi penerapannya, di antaranya: 

1. Kurangnya pemahaman tentang psikoterapi Islam: Banyak tenaga profesional di bidang 

psikologi yang belum sepenuhnya memahami bagaimana menerapkan nilai-nilai Islam 

dalam terapi. Hal ini dapat menghambat implementasi pendekatan psikoterapi taubat secara 

efektif. 

2. Kesulitan dalam mengubah pola pikir: Beberapa individu mungkin mengalami kesulitan 

dalam mengubah pola pikir mereka, terutama jika mereka memiliki trauma yang mendalam. 

Proses perubahan pola pikir membutuhkan waktu dan dukungan yang konsisten agar dapat 

membuahkan hasil yang positif. 

3. Minimnya dukungan sosial: Lingkungan sosial yang tidak mendukung perubahan spiritual 

seseorang dapat menjadi hambatan yang signifikan dalam proses terapi. Jika individu tidak 



Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi, Vol. 2, No. 3, 2025 
  

216 
 

mendapatkan dukungan dari keluarga, teman, atau masyarakat sekitar, proses taubat dan 

perubahan diri akan lebih sulit dijalani. 

Untuk mengatasi hambatan-hambatan ini, diperlukan edukasi yang lebih luas tentang 

psikoterapi Islam. Selain itu, pendekatan yang lebih integratif antara psikologi modern dan 

nilai-nilai Islam sangat penting agar terapi ini dapat diterima dengan baik oleh berbagai 

lapisan masyarakat dan memberikan hasil yang optimal. 

 

4. KESIMPULAN 
Dari hasil penelitian di atas, model psikoterapi taubat menawarkan pendekatan berbasis 

spiritual untuk menangani gangguan psikologis, terutama yang berkaitan dengan perasaan 

bersalah, kecemasan, dan depresi. Dengan menanamkan nilai-nilai Islam dalam proses terapi, 

individu dapat mencapai keseimbangan psikologis dan spiritual yang lebih baik. Oleh karena itu, 

penelitian lebih lanjut sangat diperlukan untuk mengembangkan pendekatan ini dalam berbagai 

konteks klinis agar dapat diterapkan secara lebih luas. 

Proses taubat yang dilakukan secara sungguh-sungguh (taubat nasuha) dapat membantu 

seseorang membuka hijab hati (qalb), sehingga memungkinkan dirinya untuk kembali mengenali 

kebenaran dan memperoleh petunjuk dalam mengembangkan potensi diri secara lebih optimal. 

Dalam konteks psikoterapi Islam, taubat berfungsi sebagai metode dasar untuk mengembalikan 

manusia kepada fitrah asalnya—yakni keadaan jiwa yang bersih dan terarah kepada kebaikan. 

Dengan pendampingan dari seorang terapis yang memahami prinsip-prinsip psikologi Islam 

dan spiritualitas, proses taubat dapat difasilitasi secara sistematis. Klien akan dibimbing untuk 

menyadari kesalahan, menyesali perbuatan buruk, serta membangun komitmen baru yang lebih 

selaras dengan nilai-nilai ilahiah. Proses ini tidak hanya membantu pemulihan kesehatan mental, 

tetapi juga memungkinkan berkembangnya potensi diri yang selama ini tersembunyi karena 

tertutup oleh beban dosa atau trauma spiritual. 

 

5. REFERENSI  
Al-Qur'an dan Terjemahannya. (Kementerian Agama RI, 2019). 

Al-Ghazali, I. (2005). Ihya Ulumuddin. Beirut: Darul Fikr. 

Al-Jauziah, Ibn Qayyim. (2006). At-Taubah Wal inabah, ter Abdul Hayyie al –Kattani, Jakarta: 

Gema insani. 

Anwar, Rosihan., Muhtar Sholihin. (2000). Ilmu Tasawuf, Bandung: CV Pustaka Setia. 

As-Samarqandi, Abu Laits. Tanbihul Ghofilin. (2009). terj, Abu Imam Taqyuddin Surabaya: 

Mutiara ilmu.  

Badri, M. (2000). Contemplation: An Islamic Psychospiritual Study. London: International 

Institute of Islamic Thought. 

Gustiwi, T., Shofiah, V., & Rajab, K. (2022). Psikoterapi Taubat: Model Terapi Mental Dalam 

Islam. Psychology Journal of Mental Health, 4(1), 1–11. 

https://doi.org/10.32539/pjmh.v4i1.54 

H, S. M., & Fauzia, S. (2024). Pengaruh Taubat Terhadap Kesehatan Mental Remaja. AlMaheer: 

Jurnal Pendidikan Islam, 2(01), 30–33. https://doi.org/10.63018/jpi.v2i01.24 

Kusnadi, Ikhsan, M., & Adiningsih, W. A. (2022). Bimbingan Konseling Islam (Psikoterapi 

Taubat). Jurnal Mimbar: Media Intelektual Muslim Dan Bimbingan Rohani, 8(1), 54–87. 

https://doi.org/10.47435/mimbar.v8i1.891 

Muhammad Shohib. (2009). Taubat Sebagai Metode Dasar Psikoterapi Islam. Seminar Psikologi 

& Kemanusiaan, 3, 978–979. 

Nasution, H. (1992). Islam dan Psikologi. Jakarta: UI Press. 

Nofiar, Yon (2015). Qalbu quotient: Heart-based behavioral management. (terjemahan) Jakarta: 

Griya Ilmu. 

Nugrahati, D., Uyun, Q., & Nugraha, S. P. (2018). Pengaruh Terapi Taubat dan Istighfar Dalam 

Menurunkan Kecemasan Mahasiswa. Jurnal Intervensi Psikologi (JIP), 10(1), 33–41. 

https://doi.org/10.20885/intervensipsikologi.vol10.iss1.art3 

https://doi.org/10.20885/intervensipsikologi.vol10.iss1.art3


Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi, Vol. 2, No. 3, 2025 
  

217 
 

Qazwaini (al), Muhammad Ibn Yazid, Sunan Ibn Ma’jah. (2012). Beirut: Dar al-Kutub alIlmiyah. 

Rajab, Khairunnas. (2019). Psikoterapi Islam. Jakarta: Bumi Aksara 

Rukmana, F. I., & Yuzar, S. K. (2023). Taubat Sebagai Sarana Untuk Mewujudkan Manusia 

Humanis, Liberasi, dan Transesndensi Perspektif Islam-Kristen. Jurnal Religi : Jurnal 

Studi Agama-Agama, 19(01), 1–18. 

Surur, M. (2018). KONSEP TAUBAT DALAM AL-QUR’AN Miftahus. KACA Jurusan 

Ushuluddin STAI AL FITHRAH, 8(2), 115–131. 

Tirmidzi, M. (2007). Jami' At-Tirmidzi. Riyadh: Darussalam. 

Wade, Carole & Tavris, Carol. (2007). Psikologi, Edisi 9, Jilid. Jakarta: Erlangga. 

Yulianti, E. R. (2017). TOBAT SEBAGAI SEBUAH TERAPI (Kajian Psikoterapi Islam). Syifa 

Al-Qulub, 1(2), 22–31. https://doi.org/10.15575/saq.v1i2.1429 

Zaini, M. (2015). Psikologi Islam: Konsep dan Aplikasinya dalam Kehidupan Sehari-hari. 

Jakarta: Pustaka Al-Kautsar. 

 

 

https://doi.org/10.15575/saq.v1i2.1429

